


CHRISTOPHE BUSCH

‘Europa,
verruim uw
verbeelding!’

Ook als de meningenmaatschappij schreeuwt
om een instant oordeel, zal Christophe Busch
niet buigen. Kennis verwerven, nadenken en
dan pas oordelen: het is zijn verzet tegen de
gedachteloosheid die Hannah Arendt aanwees
als oorzaak van het kwaad. “Neen, het kwaad is
geen verachtelijke demon, het zit onschuldig
verpakt in elke mens die zijn denken
uitbesteedt.”

" SYLVIE WALRAEVENS

VOLZIN. 27



hristophe Busch is directeur van het Belgische

Hannah Arendt Instituut en expert in geno-

cide, terrorisme en collectief geweld. Al jaren

bijt hij zich vast in de vraag hoe gewone

mensen in staat zijn tot buitengewoon kwaad.
Het Hannah Arendt Instituut - een samenwerking tussen
de Universiteit Antwerpen, de Vrije Universiteit Brussel en
de stad Mechelen - ontstond in 2020 vanuit de vaststelling
dat heel wat wetenschappelijke kennis over uitdagingen als
polarisatie, desinformatie of burgerschap haar weg niet
vindt naar de samenleving. En dat veel van wat in de samen-
leving gebeurt, een wetenschappelijke basis mist. Het insti-
tuut vertaalt onderzoek naar de praktijk en koppelt de
ervaring van het veld terug naar het onderzoek. Naar een
naam voor het kind was het niet ver zoeken.

Hannah Arendt is bekend om haar analyse van het
kwaad met concepten als ‘banaliteit van het kwaad’
en ‘gedachteloosheid’, vooral met betrekking tot de
Holocaust. Kun je dat nog eens toelichten?

“Door te wijzen op de bureaucratische opdeling van het
kwaad leerde Hannah Arendt ons dat het kwaad geen
demonische, psychopathische oorsprong heeft. Het schuilt
in de talloze bedrijven, diensten en krachten die het geweld
mogelijk maken, hoewel ze het kwaad niet rechtstreeks
bevelen of uitvoeren. Ze kende aan de kleine nazi-ambte-
naar Eichmann, die na de oorlog terechtstond in Jeruzalem,
een verpletterende verantwoordelijkheid toe. De wereld
verwachtte in de beklaagdenbank een duivel met hoorns en
bokkenpoten te zien, maar ze zagen een bureaucraat die
ambtenarees sprak en gedwee bevelen had uitgevoerd. Het
Hollywoodiaanse symboolbeeld van de brullende nazi
verbergt wat Hannah Arendt zo mooi heeft blootgelegd: het
is de alledaagsheid die het kwaad produceert, de gedachte-
loosheid in ons dagelijkse handelen. Eichmann dacht niet
kritisch na, hij besteedde zijn denken uit aan de ideologie
die hij diende”

Hoe kunnen schijnbaar onschuldige handelingen tot
groot kwaad leiden?

“Een voorbeeld is de ponskaartmachine van het
Duitse Hollerith-Maschinen Gesellschaft. Die kon data in
kaarten prikken, een vroege vorm van datamanagement.
Herman Hollerith verhuisde naar Amerika en uit zijn
technologie groeide de latere computerreus IBM. Het
bedrijf verkocht zijn prik- en sorteermachines aan geinte-
resseerde diensten zoals verzekeringsmaatschappijen, maar
evengoed aan de nazi's. Dat totalitaire regime gebruikte de
technologie voor volkstellingen om de samenleving in
kaart te brengen, en in het dwangarbeid-systeem van de
kampen. Zo verkocht een Amerikaans bedrijf via zijn
Duitse dochterfiliaal technologie die zowel de controle als
de vernietiging faciliteerde. Besliste IBM of zijn Duitse
filiaal tot de genocide? Natuurlijk niet. Voerden zij die uit?
Evenmin. Hebben zij het moorddadige regime vele malen
slagkrachtiger gemaakt? Dat wel. Collectief geweld valt niet
te reduceren tot leiders en hun trawanten, het is een
complex samenspel van actoren en factoren. Wij wijzen al

28 VOLZIN.

te gemakkelijk beslissers en uitvoerders als daders aan,
maar zij hadden wel middelen en diensten nodig”

De vertaalslag naar vandaag is niet moeilijk.
“Inderdaad. Nieuwe technologieén beinvloeden ons denk-
en gevoelskader. Denk aan bedrijven die Al ontwikkelen
door datasystemen van de overheid samen te voegen:
technologie die ondermeer gebruikt wordt om voor het
militaire bedrijf de kill chain te optimaliseren. Dat is op en
top Hannah Arendt: de techniek heeft ons denkvermogen
geabsorbeerd en onze morele functie uitgeschakeld. Al
beslist wie gebombardeerd wordt, ons treft geen schuld.
Natuurlijk kan technologie een enorme sprong voorwaarts
zijn, maar als ze ons via dual use in de richting van
gedachteloosheid duwt, is dat een ernstige bedreiging.
Twitter, Google en Facebook zijn met goede doelstellingen
gestart. Ze wilden mensen verbinden. Vandaag bepalen de
tech-bazen via algoritmes wat we te zien of te voelen
krijgen. Nog een voorbeeld van banaliteit en gedachte-
loosheid is de toeslagenaffaire. In dat drama werden
slachtoffers vermangeld door een complex systeem waarin
de een enkel maar een lijst moest opmaken en de ander die
moest controleren.”

Valt er dan niet te ontsnappen aan daderschap?
“Deels wel, door na te denken over de complexiteit van het
systeem. De wereld is een relatieweb van betrokkenheden,
waar je tot je eigen verbazing deel van kan zijn. Dat je niet
wegkijkt, dat je je informeert en bewuste keuzes maakt: dat
is al heel wat. Neem Gaza. Studies, onder meer van VN-
rapporteur Albanese, leren ons de patronen en betrokken-
heden van een genocide kennen, zoals bedrijven wier
producten en diensten het geweld opdrijven. Te veel
mensen beheersen de kunst van het wegkijken, met een
verdovende Netflix-serie of een dagje shoppen. Ik snap dat
het soms zwaar is, maar als velen samen zich informeren en
bewuste keuzes maken, maken we een verschil”

Wat velen niet begrijpen, is hoe het kwaad zulke
gruwelijke vormen kan aannemen in een land waar de
herinnering aan de Holocaust onuitwisbaar is.

“Het potentieel tot collectief geweld is een menselijk
gegeven. Slachtofferschap is geen vaccin dat je ervoor
behoedt. Integendeel, leed kan het denken en de emoties
lang blijven beinvloeden. Soms worden trauma’s interge-
nerationeel doorgegeven en ontwikkelen groepen een
patroon van destructief recht. Dat mechanisme is ook in de
psychiatrie gekend: als mensen op systemische wijze door
hun samenleving gekwetst zijn, vallen sommigen als eerste
aan om niet opnieuw slachtoffer te worden. De aanval als
overlevingsstrategie. De reactie van Israél op de gruwelijke
aanslag van Hamas is daar een schoolvoorbeeld van: een
lange geschiedenis van vervolging en collectief geweld zette
de Israélische regering aan tot buitensporig geweld tegen
de Palestijnse burgers. Waardoor de Gazanen in datzelfde
mechanisme van trauma en destructie terechtkomen.”

Doodt dat mechanisme dan elke vorm van empathie?



Christophe Busch

interview

“Empathie en altruisme ontstaan als er een ‘wij is: bij
mensen die tot dezelfde groep behoren of tussen wie geen
hevige wij-zij-dynamiek aanwezig is. lemand die valt op
straat, snellen we onmiddellijk te hulp omdat we redeneren
als medemens. Twee volkeren die een enorme geschiedenis
van leed meedragen en decennialang een toxisch denk- en
gevoelskader ontwikkelden, zien de ander niet als mede-
mens, maar als een bedreiging voor hun bestaan die moet
uitgewist worden. Hun beider enorme verlieservaring laat
nauwelijks empathie toe. Collectief geweld gaat gepaard met
twee mechanismen: dehumanisering - de ander is een
onmens of een object — en toxificatie — de ander is vergif en
moet vernietigd worden. Daar start het cyclische geweld dat
leidt tot de hel van Dante”

Dat lijkt onoplosbaar.

“De internationale gemeenschap heeft hier een enorme
verantwoordelijkheid. Veroordelen is niet genoeg. Wij
moeten tussen hen gaan staan en dit cyclische geweld een
halt toeroepen vanuit het internationaal recht, desnoods
militair. Het is de enige duurzame weg, daarbuiten bestaat
enkel het recht van de sterkste.”

De wereld staat in brand, maar ook dichtbij is de
polarisatie in het maatschappelijke debat hevig.

“We zijn terechtgekomen in een opiniesamenleving. Door
de sociale media slaat elke vlam, waar ook ter wereld, ook
bij ons in de pan, en de algoritmes dwingen ons tot een
mening. We moeten onmiddellijk voor ‘de juiste groep’
kiezen, ‘aan de juiste kant van de geschiedenis gaan staan.
Uiteraard zijn meningen in een democratie vrij, maar vaak
ontbreken feiten en argumenten. Door onmiddellijk een
standpunt in te nemen, schakelen we het denken uit en
komen we terecht in een moreel opbod. Die polarisering
staat dwars op het representatieve denken van Hannah
Arendst. Je hoeft het niet eens te zijn met je tegenstander,
maar door te luisteren naar zijn gezichtspunt kom je tot een
breder begrip. Mijn meest boeiende gesprek ooit had ik met
een Russische diplomaat, nadat Rusland in 2014 de Krim
had ingenomen. Ik volgde zijn analyse van de relatie tussen
Rusland en Europa niet, maar ik besefte wel dat ik als Rus
wellicht zijn perspectief zou delen. Door hem aan te horen
ben ik gaan nadenken over de Westerse arrogantie en
snapte ik zijn gevoel. De Russische inval in de Krim had
uiteraard ook met pure machtspolitiek te maken, maar
hadden we beter geluisterd, dan zaten we mogelijk in een
ander scenario.”

Voor die bevragende houding pleitte je ook toen je
publiekelijk werd aangevallen door De Morgen-
journalist Joél De Ceulaer. Hij vond het onbegrijpelijk
dat je je kort na de aanslag op een Chanoekafestival Hannah Arendt
in Bondi Beach wat terughoudend opstelde over het & Wikimedia
motief van die daad. Je sloeg terug: analytische
terughoudendheid framen als moreel falen noemde je
nefast.

“Een journalist vroeg mij een uur na de aanslag of het exclu-
sief om antisemitisme ging. Ik antwoordde dat het onder- >

VOLZIN. 29



zoek dat zou aantonen. Geen enkele vorm van collectief
geweld heeft immers een monocausale oorzaak. Uiteraard
was die aanval op joden gericht, maar wat zat daarachter?
Veel terroristen zoeken door de daad vooral propaganda,
wat met een aanval op een joods feest verzekerd is. Maar of
antisemitisme de enige oorzaak tot het geweld was, is moei-
lijker te zeggen. Waarheidsvinding heeft haar recht, maar
heeft ook tijd nodig. Door de definitie van antisemitisme
op te rekken, hol je ze uit. Dat is gevaarlijk, zeker op een
moment waarop de werkelijke jodenhaat ontploft. Vanuit
kwaadheid en onmacht verschuiven verwijten in tweets van
‘Netanyahu’ of ‘de bevelhebbers’ naar ‘de joden’ Daarmee
wordt een enorme kloof overgestoken: je maakt een volk
verantwoordelijk voor de misdaden van een regime. Dat
onbewuste, onwetende antisemitisme moeten we met
educatie aanpakken. Pure, bewuste jodenhaat is voor het
gerecht en de politie”

Staat jouw pleidooi voor terughoudendheid geen
daadkracht in de weg?

“Nuance mag geen excuus zijn om het morele oordeel uit
te stellen, ze moet een instrument zijn om een beter,
beredeneerd oordeel te vellen, op basis van feiten en
denken. Uiteraard deel ik de morele verontwaardiging,
maar die mag mijn denken niet overnemen. Ook Hannah
Arendt werd verweten kil en analytisch te zijn omdat ze
nadacht. Ik ben niet ‘voor de Palestijnen’ of ‘voor de Israéli’s,
wel voor het internationaal recht. Een rechter zal de verant-
woordelijkheden van beiden beoordelen en proportioneel
bestraffen. Op basis van bewijzen zag ik in Gaza oorlogs-
misdaden, misdaden tegen de mensheid en processen van
etnische zuivering. Waarover ik mij initieel niet kon
uitspreken, was genocide, want we zijn geholpen en
geplaagd door het genocideverdrag. Dat stelt dat je naast
specifieke handelingen de intentionaliteit moet bewijzen,
anders blijft het massamoord. Natuurlijk wordt het systeem

30 VOLZIN.

ARBEI]] |
ALHI FK

langzaam duidelijk, en als ik het verslag van Albanese lees,
meen ik dat we dit genocide kunnen noemen. Maar we
moeten niet jaren wachten op het juridische proces. We
hebben andere middelen. Etnische zuivering, oorlogs-
misdaden of misdaden tegen de mensheid zijn erg genoeg,
hoor! We moeten full force onze verantwoordelijkheid tot
bescherming opnemen.”

Zijn we daarvoor voldoende uitgerust? Is de
democratie nog krachtig genoeg om de grote
problemen aan te pakken?

“Wat momenteel in de VS gebeurt, is alarmerend. De
emotionele onderbouw zorgt voor een snelle verglijding.
Timothy Snyder waarschuwt daar al lang voor: ‘We staan
op een Titanic! Ja, de muziek is mooi, maar de boot is aan
het zinken!” De democratie kan razendsnel verdwijnen.
Trump deelt haar rake klappen uit, maar het echte gevaar
zit bij de superrijke tech-elite die de democratie de facto
doodverklaart. Met een verbreding van de eigen machts-
en financiéle basis sturen zij aan op een nieuw systeem. De
tech-elite heeft data die alleen overheden zouden mogen
bezitten. De gevolgen zijn nu al zichtbaar: de acties van ICE
en de framing van terrorisme. Ik heb nazikranten uit 1933
doorgenomen, daar lees je dezelfde framing over commu-
nisten of politieke tegenstanders: ‘We worden aangevallen,
dus we moeten ons verdedigen’ Trump moest in de zaak-
Renee Good het gerecht zijn werk laten doen, maar het insti-
tuut wordt structureel ondergraven. Bij aanvang van zijn
tweede termijn heeft hij de institutionele tegenmacht die
een gezonde democratie organiseert, meteen onderuitge-
haald. Dat heette in het Duits die Gleichschaltung: éénzelfde
gedachtestroom; wie die niet volgt, gaat eruit”

Dat is best een somber beeld. Kunnen we dat in
Europa vermijden?
“Zeker. Er is machtspolitiek en partijpolitiek, maar voor




y 4
-l-
"

Christophe Busch

interview

‘Zij die de samenleving

democratisch willen

organiseren, zijn erg
talrijk, maar ze werken
niet goed samen en rusten
op hun lauweren’

Arendt zijn wij allemaal politiek. We hebben de macht van
het getal en moeten de publieke ruimte weer claimen. Alle
dictatoriale regimes worden omvergegooid door het volk.
In de VS staat de afbrokkeling van de democratie al veel
verder, maar in West-Europa ontbreekt vooral de verbeel-
ding: we kunnen ons niet voorstellen dat onze evidente
democratie kan verdwijnen. Blind vertrouwen op ‘onze
sterke instellingen’ en verzoeningspolitiek zijn slaapwan-
delmethodieken. We smeren net zoveel stroop aan de baard
van Trump als aan de snor van Hitler. Terwijl we een vuist
moeten maken en aangeven waar de rode lijnen lopen. Dat
is geen oorlogsverklaring; een mede-NAVO-land innemen,
dat is een oorlogsverklaring. Het gaat ook niet om de
veiligheid van de VS, maar om grondstoffen. Dat noemen
wij kolonialisme, dus sturen we soldaten.”

Moeten we autoritaire leiders niet met realpolitik
benaderen?

“De geschiedenis leert ons dat over een aantal kernwaarden
niet te onderhandelen valt. We moeten bedachtzaam zijn
en op feitelijke basis spreken. Dat vraagt tijd, dialoog en de
acceptatie dat anderen anders in de wereld staan. Maar als
het over mensenrechten gaat, mogen we niet neutraal zijn.
Dan moeten we kiezen voor het internationaal recht. Dat is
de ondergrens. Over het hoe en wat kunnen we discussié-

»

ren.

Concreet: wat kunnen wij doen?

“We moeten weer vechten voor onze democratie. Zij die de
samenleving democratisch willen organiseren, zijn met
oneindig veel meer, maar ze werken niet goed samen en
rusten op hun lauweren. Extreemrechts is veel kleiner, maar
goed geconnecteerd, met een stevige strategie. In Vlaande-
ren is het middenveld groot en sterk, ook al wordt het
aangevallen. Tal van verenigingen zijn actief bezig met het
sociaal weefsel. Soms ook overheden, zoals gemeenten die

wekelijks een soepavond organiseren. Niet omdat soep
belangrijk is, maar omdat die momenten hun voeling geven
met wat er leeft in de gemeenschap. We moeten weer verbin-
den, relaties zullen het verschil maken. Volgens Hannah
Arendt vallen mensen die zich verlaten voelen ten prooi aan
populisten die de kwaadheid op het systeem oppoken:
omdat de bus niet op tijd komt of de lokale bankautomaat
is afgeschaft. In het migratiedebat hebben we de verlieser-
varingen niet goed gecapteerd. We hebben geinvesteerd in
de komende groep, maar niet in de ontvangende gemeen-
schap. Een gemeenschap die verlies na verlies ervaart, niet
wordt beluisterd en niet geinformeerd, ontwikkelt
ondemocratische reflexen. Op die bodem van verlies
planten de extremen zaadjes. Dat is deels onze verant-
woordelijkheid”

Hoe kan het anders?

“Om de democratie te beschermen, moet je haar ver-
nieuwen. Participatieve democratie geeft mensen het gevoel
dat hun stem ertoe doet, dat ze meebouwen aan hun samen-
leving. Burgerpanels en referenda zijn daarvoor goede
instrumenten, maar daarnaast moeten we ons electoraal
systeem vrijwaren en de anti-pluralisten verhinderen een
institutionele roofbouw te plegen. Ik geloof dat dat
mogelijk is. Er zijn grote uitdagingen, maar ook veel
mogelijkheden.” m

Christophe Busch (1977) is een Belgische criminoloog,
historicus en directeur van het Hannah Arendt Instituut.
Voorheen leidde hij het Holocaustmuseum Kazerne Dossin en
was hij actief in de forensische psychiatrie. Hij is een actieve
stem in het maatschappelijk debat en schreef de bevindingen
van zijn academisch onderzoek neer in De Duivel in elk van ons.

VOLZIN. 3]



