
Felix Rabou

26



27



te gemakkelijk beslissers en uitvoerders als daders aan, 
maar zij hadden wel middelen en diensten nodig.”

De vertaalslag naar vandaag is niet moeilijk.
“Inderdaad. Nieuwe technologieën beïnvloeden ons denk- 
en gevoelskader. Denk aan bedrijven die AI ontwikkelen 
door datasystemen van de overheid samen te voegen: 
technologie die ondermeer gebruikt wordt om voor het 
militaire bedrijf de kill chain te optimaliseren. Dat is op en 
top Hannah Arendt: de techniek heeft ons denkvermogen 
geabsorbeerd en onze morele functie uitgeschakeld. AI 
beslist wie gebombardeerd wordt, ons treft geen schuld. 
Natuurlijk kan technologie een enorme sprong voorwaarts 
zijn, maar als ze ons via dual use in de richting van 
gedachteloosheid duwt, is dat een ernstige bedreiging. 
Twitter, Google en Facebook zijn met goede doelstellingen 
gestart. Ze wilden mensen verbinden. Vandaag bepalen de 
tech-bazen via algoritmes wat we te zien of te voelen 
krijgen. Nog een voorbeeld van banaliteit en gedachte-
loosheid is de toeslagenaffaire. In dat drama werden 
slachtoffers vermangeld door een complex systeem waarin 
de een enkel maar een lijst moest opmaken en de ander die 
moest controleren.”

Valt er dan niet te ontsnappen aan daderschap?
“Deels wel, door na te denken over de complexiteit van het 
systeem. De wereld is een relatieweb van betrokkenheden, 
waar je tot je eigen verbazing deel van kan zijn. Dat je niet 
wegkijkt, dat je je informeert en bewuste keuzes maakt: dat 
is al heel wat. Neem Gaza. Studies, onder meer van VN-
rapporteur Albanese, leren ons de patronen en betrokken-
heden van een genocide kennen, zoals bedrijven wier 
producten en diensten het geweld opdrijven. Te veel 
mensen beheersen de kunst van het wegkijken, met een 
verdovende Netflix-serie of een dagje shoppen. Ik snap dat 
het soms zwaar is, maar als velen samen zich informeren en 
bewuste keuzes maken, maken we een verschil.”

Wat velen niet begrijpen, is hoe het kwaad zulke 
gruwelijke vormen kan aannemen in een land waar de 
herinnering aan de Holocaust onuitwisbaar is.
“Het potentieel tot collectief geweld is een menselijk 
gegeven. Slachtofferschap is geen vaccin dat je ervoor 
behoedt. Integendeel, leed kan het denken en de emoties 
lang blijven beïnvloeden. Soms worden trauma’s interge-
nerationeel doorgegeven en ontwikkelen groepen een 
patroon van destructief recht. Dat mechanisme is ook in de 
psychiatrie gekend: als mensen op systemische wijze door 
hun samenleving gekwetst zijn, vallen sommigen als eerste 
aan om niet opnieuw slachtoffer te worden. De aanval als 
overlevingsstrategie. De reactie van Israël op de gruwelijke 
aanslag van Hamas is daar een schoolvoorbeeld van: een 
lange geschiedenis van vervolging en collectief geweld zette 
de Israëlische regering aan tot buitensporig geweld tegen 
de Palestijnse burgers. Waardoor de Gazanen in datzelfde 
mechanisme van trauma en destructie terechtkomen.”

Doodt dat mechanisme dan elke vorm van empathie?

hristophe Busch is directeur van het Belgische 
Hannah Arendt Instituut en expert in geno-
cide, terrorisme en collectief geweld. Al jaren 
bijt hij zich vast in de vraag hoe gewone 
mensen in staat zijn tot buitengewoon kwaad. 

Het Hannah Arendt Instituut – een samenwerking tussen 
de Universiteit Antwerpen, de Vrije Universiteit Brussel en 
de stad Mechelen – ontstond in 2020 vanuit de vaststelling 
dat heel wat wetenschappelijke kennis over uitdagingen als 
polarisatie, desinformatie of burgerschap haar weg niet 
vindt naar de samenleving. En dat veel van wat in de samen-
leving gebeurt, een wetenschappelijke basis mist. Het insti-
tuut vertaalt onderzoek naar de praktijk en koppelt de 
ervaring van het veld terug naar het onderzoek. Naar een 
naam voor het kind was het niet ver zoeken.

Hannah Arendt is bekend om haar analyse van het 
kwaad met concepten als ‘banaliteit van het kwaad’ 
en ‘gedachteloosheid’, vooral met betrekking tot de 
Holocaust. Kun je dat nog eens toelichten?
“Door te wijzen op de bureaucratische opdeling van het 
kwaad leerde Hannah Arendt ons dat het kwaad geen 
demonische, psychopathische oorsprong heeft. Het schuilt 
in de talloze bedrijven, diensten en krachten die het geweld 
mogelijk maken, hoewel ze het kwaad niet rechtstreeks 
bevelen of uitvoeren. Ze kende aan de kleine nazi-ambte-
naar Eichmann, die na de oorlog terechtstond in Jeruzalem, 
een verpletterende verantwoordelijkheid toe. De wereld 
verwachtte in de beklaagdenbank een duivel met hoorns en 
bokkenpoten te zien, maar ze zagen een bureaucraat die 
ambtenarees sprak en gedwee bevelen had uitgevoerd. Het 
Hollywoodiaanse symboolbeeld van de brullende nazi 
verbergt wat Hannah Arendt zo mooi heeft blootgelegd: het 
is de alledaagsheid die het kwaad produceert, de gedachte-
loosheid in ons dagelijkse handelen. Eichmann dacht niet 
kritisch na, hij besteedde zijn denken uit aan de ideologie 
die hij diende.”

Hoe kunnen schijnbaar onschuldige handelingen tot 
groot kwaad leiden?
“Een voorbeeld is de ponskaartmachine van het 
Duitse Hollerith-Maschinen Gesellschaft. Die kon data in 
kaarten prikken, een vroege vorm van datamanagement. 
Herman Hollerith verhuisde naar Amerika en uit zijn 
technologie groeide de latere computerreus IBM. Het 
bedrijf verkocht zijn prik- en sorteermachines aan geïnte-
resseerde diensten zoals verzekeringsmaatschappijen, maar 
evengoed aan de nazi's. Dat totalitaire regime gebruikte de 
technologie voor volkstellingen om de samenleving in 
kaart te brengen, en in het dwangarbeid-systeem van de 
kampen. Zo verkocht een Amerikaans bedrijf via zijn 
Duitse dochterfiliaal technologie die zowel de controle als 
de vernietiging faciliteerde. Besliste IBM of zijn Duitse 
filiaal tot de genocide? Natuurlijk niet. Voerden zij die uit? 
Evenmin. Hebben zij het moorddadige regime vele malen 
slagkrachtiger gemaakt? Dat wel. Collectief geweld valt niet 
te reduceren tot leiders en hun trawanten, het is een 
complex samenspel van actoren en factoren. Wij wijzen al 

C

28



“Empathie en altruïsme ontstaan als er een ‘wij’ is: bij 
mensen die tot dezelfde groep behoren of tussen wie geen 
hevige wij-zij-dynamiek aanwezig is. Iemand die valt op 
straat, snellen we onmiddellijk te hulp omdat we redeneren 
als medemens. Twee volkeren die een enorme geschiedenis 
van leed meedragen en decennialang een toxisch denk- en 
gevoelskader ontwikkelden, zien de ander niet als mede-
mens, maar als een bedreiging voor hun bestaan die moet 
uitgewist worden. Hun beider enorme verlieservaring laat 
nauwelijks empathie toe. Collectief geweld gaat gepaard met 
twee mechanismen: dehumanisering – de ander is een 
onmens of een object – en toxificatie – de ander is vergif en 
moet vernietigd worden. Daar start het cyclische geweld dat 
leidt tot de hel van Dante.”

Dat lijkt onoplosbaar.
“De internationale gemeenschap heeft hier een enorme 
verantwoordelijkheid. Veroordelen is niet genoeg. Wij 
moeten tussen hen gaan staan en dit cyclische geweld een 
halt toeroepen vanuit het internationaal recht, desnoods 
militair. Het is de enige duurzame weg, daarbuiten bestaat 
enkel het recht van de sterkste.”

De wereld staat in brand, maar ook dichtbij is de 
polarisatie in het maatschappelijke debat hevig. 
“We zijn terechtgekomen in een opiniesamenleving. Door 
de sociale media slaat elke vlam, waar ook ter wereld, ook 
bij ons in de pan, en de algoritmes dwingen ons tot een 
mening. We moeten onmiddellijk voor ‘de juiste groep’ 
kiezen, ‘aan de juiste kant van de geschiedenis gaan staan’. 
Uiteraard zijn meningen in een democratie vrij, maar vaak 
ontbreken feiten en argumenten. Door onmiddellijk een 
standpunt in te nemen, schakelen we het denken uit en 
komen we terecht in een moreel opbod. Die polarisering 
staat dwars op het representatieve denken van Hannah 
Arendt. Je hoeft het niet eens te zijn met je tegenstander, 
maar door te luisteren naar zijn gezichtspunt kom je tot een 
breder begrip. Mijn meest boeiende gesprek ooit had ik met 
een Russische diplomaat, nadat Rusland in 2014 de Krim 
had ingenomen. Ik volgde zijn analyse van de relatie tussen 
Rusland en Europa niet, maar ik besefte wel dat ik als Rus 
wellicht zijn perspectief zou delen. Door hem aan te horen 
ben ik gaan nadenken over de Westerse arrogantie en 
snapte ik zijn gevoel. De Russische inval in de Krim had 
uiteraard ook met pure machtspolitiek te maken, maar 
hadden we beter geluisterd, dan zaten we mogelijk in een 
ander scenario.”

Voor die bevragende houding pleitte je ook toen je 
publiekelijk werd aangevallen door De Morgen-
journalist Joël De Ceulaer. Hij vond het onbegrijpelijk 
dat je je kort na de aanslag op een Chanoekafestival 
in Bondi Beach wat terughoudend opstelde over het 
motief van die daad. Je sloeg terug: analytische 
terughoudendheid framen als moreel falen noemde je 
nefast. 
“Een journalist vroeg mij een uur na de aanslag of het exclu-
sief om antisemitisme ging. Ik antwoordde dat het onder-

Hannah Arendt
Wikimedia

Christophe Busch
interview

29



Pixabay

langzaam duidelijk, en als ik het verslag van Albanese lees, 
meen ik dat we dit genocide kunnen noemen. Maar we 
moeten niet jaren wachten op het juridische proces. We 
hebben andere middelen. Etnische zuivering, oorlogs-
misdaden of misdaden tegen de mensheid zijn erg genoeg, 
hoor! We moeten full force onze verantwoordelijkheid tot 
bescherming opnemen.”

Zijn we daarvoor voldoende uitgerust? Is de 
democratie nog krachtig genoeg om de grote 
problemen aan te pakken?
“Wat momenteel in de VS gebeurt, is alarmerend. De 
emotionele onderbouw zorgt voor een snelle verglijding. 
Timothy Snyder waarschuwt daar al lang voor: ‘We staan 
op een Titanic! Ja, de muziek is mooi, maar de boot is aan 
het zinken!’ De democratie kan razendsnel verdwijnen. 
Trump deelt haar rake klappen uit, maar het echte gevaar 
zit bij de superrijke tech-elite die de democratie de facto 
doodverklaart. Met een verbreding van de eigen machts- 
en financiële basis sturen zij aan op een nieuw systeem. De 
tech-elite heeft data die alleen overheden zouden mogen 
bezitten. De gevolgen zijn nu al zichtbaar: de acties van ICE 
en de framing van terrorisme. Ik heb nazikranten uit 1933 
doorgenomen, daar lees je dezelfde framing over commu-
nisten of politieke tegenstanders: ‘We worden aangevallen, 
dus we moeten ons verdedigen’. Trump moest in de zaak-
Renee Good het gerecht zijn werk laten doen, maar het insti-
tuut wordt structureel ondergraven. Bij aanvang van zijn 
tweede termijn heeft hij de institutionele tegenmacht die 
een gezonde democratie organiseert, meteen onderuitge-
haald. Dat heette in het Duits die Gleichschaltung: éénzelfde 
gedachtestroom; wie die niet volgt, gaat eruit.”

Dat is best een somber beeld. Kunnen we dat in 
Europa vermijden?
“Zeker. Er is machtspolitiek en partijpolitiek, maar voor 

zoek dat zou aantonen. Geen enkele vorm van collectief 
geweld heeft immers een monocausale oorzaak. Uiteraard 
was die aanval op joden gericht, maar wat zat daarachter? 
Veel terroristen zoeken door de daad vooral propaganda, 
wat met een aanval op een joods feest verzekerd is. Maar of 
antisemitisme de enige oorzaak tot het geweld was, is moei-
lijker te zeggen. Waarheidsvinding heeft haar recht, maar 
heeft ook tijd nodig. Door de definitie van antisemitisme 
op te rekken, hol je ze uit. Dat is gevaarlijk, zeker op een 
moment waarop de werkelijke jodenhaat ontploft. Vanuit 
kwaadheid en onmacht verschuiven verwijten in tweets van 
‘Netanyahu’ of ‘de bevelhebbers’ naar ‘de joden’. Daarmee 
wordt een enorme kloof overgestoken: je maakt een volk 
verantwoordelijk voor de misdaden van een regime. Dat 
onbewuste, onwetende antisemitisme moeten we met 
educatie aanpakken. Pure, bewuste jodenhaat is voor het 
gerecht en de politie.”

Staat jouw pleidooi voor terughoudendheid geen 
daadkracht in de weg?
“Nuance mag geen excuus zijn om het morele oordeel uit 
te stellen, ze moet een instrument zijn om een beter, 
beredeneerd oordeel te vellen, op basis van feiten en 
denken. Uiteraard deel ik de morele verontwaardiging, 
maar die mag mijn denken niet overnemen. Ook Hannah 
Arendt werd verweten kil en analytisch te zijn omdat ze 
nadacht. Ik ben niet ‘voor de Palestijnen’ of ‘voor de Israëli’s’, 
wel voor het internationaal recht. Een rechter zal de verant-
woordelijkheden van beiden beoordelen en proportioneel 
bestraffen. Op basis van bewijzen zag ik in Gaza oorlogs-
misdaden, misdaden tegen de mensheid en processen van 
etnische zuivering. Waarover ik mij initieel niet kon 
uitspreken, was genocide, want we zijn geholpen en 
geplaagd door het genocideverdrag. Dat stelt dat je naast 
specifieke handelingen de intentionaliteit moet bewijzen, 
anders blijft het massamoord. Natuurlijk wordt het systeem 

30



Christophe Busch
interview

Arendt zijn wij allemaal politiek. We hebben de macht van 
het getal en moeten de publieke ruimte weer claimen. Alle 
dictatoriale regimes worden omvergegooid door het volk. 
In de VS staat de afbrokkeling van de democratie al veel 
verder, maar in West-Europa ontbreekt vooral de verbeel-
ding: we kunnen ons niet voorstellen dat onze evidente 
democratie kan verdwijnen. Blind vertrouwen op ‘onze 
sterke instellingen’ en verzoeningspolitiek zijn slaapwan-
delmethodieken. We smeren net zoveel stroop aan de baard 
van Trump als aan de snor van Hitler. Terwijl we een vuist 
moeten maken en aangeven waar de rode lijnen lopen. Dat 
is geen oorlogsverklaring; een mede-NAVO-land innemen, 
dát is een oorlogsverklaring. Het gaat ook niet om de 
veiligheid van de VS, maar om grondstoffen. Dat noemen 
wij kolonialisme, dus sturen we soldaten.”

Moeten we autoritaire leiders niet met realpolitik 
benaderen?
“De geschiedenis leert ons dat over een aantal kernwaarden 
niet te onderhandelen valt. We moeten bedachtzaam zijn 
en op feitelijke basis spreken. Dat vraagt tijd, dialoog en de 
acceptatie dat anderen anders in de wereld staan. Maar als 
het over mensenrechten gaat, mogen we niet neutraal zijn. 
Dan moeten we kiezen voor het internationaal recht. Dat is 
de ondergrens. Over het hoe en wat kunnen we discussië-
ren.” 

Concreet: wat kunnen wij doen?
“We moeten weer vechten voor onze democratie. Zij die de 
samenleving democratisch willen organiseren, zijn met 
oneindig veel meer, maar ze werken niet goed samen en 
rusten op hun lauweren. Extreemrechts is veel kleiner, maar 
goed geconnecteerd, met een stevige strategie. In Vlaande-
ren is het middenveld groot en sterk, ook al wordt het 
aangevallen. Tal van verenigingen zijn actief bezig met het 
sociaal weefsel. Soms ook overheden, zoals gemeenten die 

wekelijks een soepavond organiseren. Niet omdat soep 
belangrijk is, maar omdat die momenten hun voeling geven 
met wat er leeft in de gemeenschap. We moeten weer verbin-
den, relaties zullen het verschil maken. Volgens Hannah 
Arendt vallen mensen die zich verlaten voelen ten prooi aan 
populisten die de kwaadheid op het systeem oppoken: 
omdat de bus niet op tijd komt of de lokale bankautomaat 
is afgeschaft. In het migratiedebat hebben we de verlieser-
varingen niet goed gecapteerd. We hebben geïnvesteerd in 
de komende groep, maar niet in de ontvangende gemeen-
schap. Een gemeenschap die verlies na verlies ervaart, niet 
wordt beluisterd en niet geïnformeerd, ontwikkelt 
ondemocratische reflexen. Op die bodem van verlies 
planten de extremen zaadjes. Dat is deels onze verant-
woordelijkheid.”

Hoe kan het anders?
“Om de democratie te beschermen, moet je haar ver-
nieuwen. Participatieve democratie geeft mensen het gevoel 
dat hun stem ertoe doet, dat ze meebouwen aan hun samen-
leving. Burgerpanels en referenda zijn daarvoor goede 
instrumenten, maar daarnaast moeten we ons electoraal 
systeem vrijwaren en de anti-pluralisten verhinderen een 
institutionele roofbouw te plegen. Ik geloof dat dat 
mogelijk is. Er zijn grote uitdagingen, maar ook veel 
mogelijkheden.”

Christophe Busch (1977) is een Belgische criminoloog, 
historicus en directeur van het Hannah Arendt Instituut. 
Voorheen leidde hij het Holocaustmuseum Kazerne Dossin en 
was hij actief in de forensische psychiatrie. Hij is een actieve 
stem in het maatschappelijk debat en schreef de bevindingen 
van zijn academisch onderzoek neer in De Duivel in elk van ons.

31

‘Zij die de samenleving 
democratisch willen 
organiseren, zijn erg 

talrijk, maar ze werken 
niet goed samen en rusten 

op hun lauweren’


